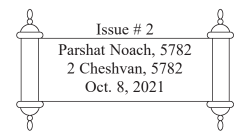
آتش دائم منتخبی از گفتارهای ربای لوباویچ ربى مناخم مندل شينرسون ترجمه کتاب Torah studies

از رَبِي جاناتان ساكس. إم. إ. (كنتاب) دكتراي فلسفه ترجمه فارسى بوسيلة يرويز مژدهي

> Translated into Farsi by: Mr. Parviz Mojdehi

Reprinted with permission by: **Chabad Persian Youth Moshiach Awareness Center** 





Friday, Oct. 8, Light Shabbat Candles, by 6:09 p.m. Saturday, Oct. 9, Shabbat ends at 7:11 p.m. (Times are for Los Angeles)

### JEWISH CHILDREN:

Get vour own letter in a Sefer Torah! http://www.kidstorah.org

#### IN HONOR OF

Dr. David ben Rachel (Roza) שיחיי Makhani, DDS on the occasion of his birthday, Shabbat Parshat Noach, 3 Mar-Cheshvan, 5782

> May you go from strength to strength in health, happiness, Torah and mitzvot.

DEDICATED BY HIS FAMILY שיחינ

TO DEDICATE AN ISSUE IN HONOR OF A LOVED ONE, CALL (323) 934-7095

#### Reprinted with permission by:

**CPY Chabad Persian Youth** 

9022 W Pico Boulevard. Los Angeles, CA 90035 Tel.: (310) 777-0358 Fax: (310) 777-0357

http://www.cpycenter.org e-mail: cpycenter@sbcglobal.net

Rabbi Hertzel Peer, Executive Director

Moshiach Awareness Center.

a Project of:

**Enlightenment For The Blind, Inc.** 

602 North Orange Drive. Los Angeles, CA 90036 Tel.: (323) 934-7095 \* Fax: (323) 934-7092

http://www.torah4blind.org e-mail: yys@torah4blind.org

Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org

### Aish Tamid Parshat Noach, 5782

# ئُووح

در این مبحث دو موضوع مختلف از این پاراشا مورد بررسی قرار می گیرد. اول بزرگی و پاکی "شم و یافت" در اینکه چگونه پدر برهنه شان را پوشانیده و از نگاه کردن به برهنگی پدرشان خودداری کردند و دوم صحبت از آن می شود که چگونه تورا بجای استفاده از یک کلمه «طامع» از چند کلمه طولانی تر استفاده کرده است که عفت در کلام و پاکی در سخن گفتن را به ما آموزش بدهد و سپس راه حل این معما را مورد بحث قرار میدهد که چگونه همزمان از یک طرف می بایست به خطای دیگران توجه نمود

### ۱- عفت کلام و پاکی نگاه

در پاراشای این هفته آمده است که از میان حیوانات پاک و از میان حیواناتی که پاک نبودند "دو تا دوتا نزد نوح آمده و وارد کشتی شدند". در تلمود توضیح میدهد که هرگز کلام ناخوشایند از دهان انسان نمی بایست خارج بشود. چرا که تورا از طریق معمول خودش خارج شده واز هشت کلمه اضافی استفاده می کند (رجوع شود به متن اصلی در توراه) تا از ادای یک کلمه ناخوشایند (طامه) اجتناب ۲ کند. راشی اینگونه تفسیر می کند که کلمه "طامه" می توانست بجای هشت کلمه "پاک نبودند" استفاده بشود و علت اینکه تورا از کلمات بیشتر استفاده نموده آن است که به ما این درس را بدهد که سخن انسان همیشه می بایست عاری از کلمات ناخوشایند باشد (حتی اگر این سخن طولانی تر هم بشود)

این پاراشا علاوه بر اینکه به ما می گوید که چگونه انسان باید سخن بگویدهمچنین به ما تعلیم میدهد که انسان چگونه چیزهایی را نباید ببیند . شم و یافت "پسران نوح" آنچنان متوجه بودند که به پدرشان در حالت عریانی نگاه نکنند که تورا به ما می گوید "آنهااز پشت می رفتند و چهره آنها بود عمل آنها بود . آنها به عقب بود و برهنگی پدرشان را ندیدند" و آ پاداشی که گرفتند تاکید بر درستی عمل آنها بود . شمنبارک باد خدای خالق شم و کنعن غلام او باشد . خداوند یافت را وسعت و بزرگی داده و او در چادرهای شم ساکن بشود". ۵

۳- کلمه عبري به معناي ناپاکي

۲- پساخيم ۳ الف

۱-برشیت ۷ ۸۸

۴- برشیت ۹،۲۳ ۵- برشیت ۲۶،۲۷

This week's issue is sponsored in part by:

В"Н

### YOSEF Y. SHAGALOV

**Traveling Notary Public & Home Signing Agent** 

Member: National Notary Association

Cell Phone: (323) 934-7095 • Fax: (323) 934-7092

E-mail: yys770@aol.com

"For All Your Notary Needs - At Your Location"



In Business Since 1990

SALE • SERVICE • REPAIR RENT • LEASE

- COPIERS
- LASER PRINTERS
- EAV
- TYPEWRITERS

ISAAC

310-557-0702

A DEL WEDW

& DELIVERY

1439 S. ROBERTSON BLVD., LOS ANGELES, CA 90035

### Aish Tamid Parshat Noach, 5782

اما مطلب کمی گیج کننده است . از این مطلب که شم و یافت از پشت می رفتند موضوع روشن است که آنها وضعیت و حالت پدرشان را ندیدند پس آیا "کلمات برهنگی پدرشان را ندیدند" ظاهرا اضافی و بی مورد به نظر نمیر سد؟

### ٢- آئينه منعكس كننده خطاها

گفته ای از بعل شمطوع وجود دارد از این قرار که اگر کسی عیبی را در کس دیگری می بیند این علامتی است که خود او این عیب را دارد. به عبارت دیگر او خودش را در آئینه ای می بیند. اگر چهره ای را که می بیند پاک نیست چهره خود اوست.

حال ممكن است كه بيرسيم چرا انسان نمي تواند بدون آنكه خودش عيبي داشته باشد، عيب دیگران را تشخیص بدهد؟ وجواب آن است که شخینای هشم (حضور الهی) در همه افراد وجود دارد اگر ما عیب و کمبودی را در دیگران می بینیم هدف از تشخیص این کمبود در دیگران آن است که خداوند می خواهد کمبود ها و معایب خود ما را به ما نشان بدهد. حال سئوال در این است که چرا به این گونه و از طریق وجود دیگران؟ و جواب این است که "عشق تمامی عیب ها را مي پوشاند" ٧ و اولين عشق انسان كه بسيار هم قوي و آتشين است نسبت به وجود خودش است بنابراین انسان نسبت به کمبودها و معایب خود کور است و خودش نمی تواند معایب خودش را ببیند و لازم است که به او این معایب را در شخص دیگری نشان داد که آنرا بر روی خودش منعکس کرده و نظیر آنها را در زندگی خودش ببیند و خودش را اصلاح کرده به طرف كمال بكشاند.

اما وظیفه یک شخص بیسرائل این نیست که تنها خودش را کامل کند بلکه باید دیگران را نیز بطرف كمال بكشاند . "تو حتما مي بايست به رفيقت گوشزد كني، حتى براي يكصد بار... ' به این ترتیب وقتی که او کمبودهای رفیقش را می بیند خداوند می خواهد که او به رفیقش یاری دهد که کمبودهایش را اصلاح کند و نه اینکه فقط آنها را انعکاس ضعف خود بداندو فقط سعی در اصلاح خود بكند.

به عبارت دیگر وجود هر فرد یهودی به خودی خود یک هدف است و نه یک وسیله ،که دیگران از آن استفاده کنند و معایب خودشان را اصلاح کنند .پس چگونه است که از ما انتظار میرود که از وجود رفيق مان براي اصلاح خودمان سود ببريم ؟ بدون اينكه هيچگونه نفعي را به او برسانيم؟ To Place Your Advert Here:

call (323) 934-7095

### Aish Tamid Parshat Noach, 5782

## Aish Tamid Parshat Noach, 5782

پس بنابراین شاید علت اینکه او این معایب را در وجود رفیقش می بیند این است که این عیب ها متعلق به رفیق اوست؟ شایداو می بایست این معایب را به رفیقش گوشزد کند که او خودش را اصلاح نمايد؟

### ٣- توجه و اصلاح

برای درک این مطلب ما می بایست به ادامه گفتار بالا از تلمود اشاره کنیم که "انسان همواره می بایست به طریق درست و پاک صحبت کند."

تلمود بعد از آوردن مطلبی مشابه می پرسد ولی آیا در تورا به کلمه «طامه» اشاره نشده است ؟ پس چرا در جمله بالا" انسان همواره می بایست ..." بطور ضمنی از ماخواسته شده است که از استفاده از آن اجتناب كنيم . در حاليكه در خود تورا كلمه «طامه» در بيش از يكصدبار مورد استفاده قرار گرفته است؟

توضیح این است که در متون قانونی (هلاخا) واضح بودن و روشن شدن مطلب برپاک بودن و منزه بودن كلام ارجحيت دارد و به اين خاطر كلمه "طامه" استفاده شده است اما در متون داستاني استفاده از کلمات پاک و تمیز مهم تر است و ارزش آنرا دارد که حتی به بهای استفاده از کلمات بيشتر از استفاده از كلمات ناخوشايند اجتناب نمود.

بنابر این ، این استفاده تورا از کلمه «طامه» با این اصل که تا آنجا که مقدور است انسان همواره می بایست به طریق درست و پاک صحبت کند. تضادی ندارد در واقع حتی در متون قانونی (هلاخا) زمانی که قانون مستقیماً با «طوما» (ناپاکی) سروکار ندارد و فقط از آن می گذرد تورا هنوز ترجیح میدهد که از کلمات بیشتر استفاده کرده و از این کلمه استفاده نکند.

این موضوع نه فقط مربوط به سخن گفتن می باشد بلکه به نگاه کردن هم مربوط می شود. زمانی که کسی می بیند که شخص دیگری عمل نادرستی انجام میدهد. اولین کاری که باید بکند آن است که به هلاخا رجوع کند. یعنی وظیفه ای که از او انتظار میرود را انجام بدهد. به آن شخص نزدیک شده وسعی کند با احترام و سیاست خطایش را به او گوشزد کند.

اما زمانی که انسان این خطا را در دیگر ان به عنوان کمبود و عیب می بیند و نه به عنوان عملی که باید آنرا اصلاح کرد این دلیل آن است که آن شخص یک آئینه است و این عیب در وجود خود

### ٤- عظمت شم و يافت

و این مطلب توضیح این کلمات تورا است که چرا بعد از اینکه تورا می گوید شم و یافت از پشت میرفتند اضافه می کند که آنها برهنگی پدرشان را ندیدند؟ تاکید تورا در اینجا بر این است که آنها نه تنها جسم و بدن پدرشان را نديدند بلكه آنها حتى متوجه خطاي او هم نشدند و تنها متوجه آن بودند که چه باید بکنند و چه کاری باید انجام بشو د که (او را پارچه ای پوشانیدند)و خام برادر سوم پدرش را دید و به این ترتیب از نظر معنوی نزول کرد.

این داستان به ما می گوید که نه فقط ما نمی بایست در مورد کمبودها و معایب دیگران صحبت کنیم "آنگونه که خام در مورد پدرش با برادرانش " صحبت کرد" بلکه نمی بایست حتی در مورد آنها فکر هم بکنیم مگر تنها درزمانی که می خواهیم آنها اصلاح کنیم و هرکس که این اصل را دنبال کند در این پاداش شم و یافت شریک است که "متبارک باد خداوند خالق شم و یافت. خداوند، یافت را وسعت و بزرگی بدهد". و به این ترتیب ما به ایجاد وحدت و عشق و برادري در ميان همه ييسرائل ها كمك كرده ودرنهايت موجبات آمدن ماشيح را فراهم مي كنيم . منبع (لیکوتی سیخوت جلد ۱۰- ص ۲۴ الی ۲۹) (Source: Likkutei Sichot, Vol. 10, pp. 24-29)