ספרי - אוצר החסידים - ליובאוויטש

# לקוטי שיחות

מכבוד קדושת

# ארכזר"ר כזנחם כזענדל שניאורסאהן

מליובאוויטש



חיי שרה

מתורגם ומעובד לפי השיחות של לקוטי שיחות חלק כה (תרגום חפשי)



יוצא לאור על ידי **"מכון לוי יצחק"** כפר חב״ד ב׳

שנת חמשת אלפים שבע מאות שישים ושמונה לבריאה

#### לזכות

התי **מנחם מענדל** שיי

לרגל היכנסו לעול המצוות, ביום ט״ז מ״ח, הי **ת**הא **ש**נת **ס**גולות חירותנו

ולזכות אחיו ואחיותיו שיחיו

נדפס ע"י הוריהם

הרה"ת רי יוסף יצחק וזוגתו מרת שרה שיחיו גורביץ

הכתובת להשיג השיחות באינטרנט: http://www.torah4blind.org

## חיי שרה

#### א. בעלות עם ישראל על ארץ ישראל התחילה בחברון

המקום הראשון בארץ ישראל<sup>1</sup> שבעלותו עברה בפועל לאברהם אבינו היה חברון – "שדה המכפלה על פני ממרא היא חברון"<sup>2</sup>.

אמנם, כבר לפני כן, בברית בין הבתרים, ניתנה ארץ ישראל כולה לאברהם אבינו ולזרעו אחריו, כנאמר<sup>3</sup> "לזרעך נתתי את הארץ הזאת", ואף לפני כן אמר הקדוש־ברוך־הוא<sup>5</sup>, "קום התהלך בארץ לארכה ולדחבה כי לך אתננה", אך בכל זאת הבעלות למעשה על ידי קנין ובפרסום, "לעיני בני חת בכל באי שער עירו" – היתה לראשונה במערת המכפלה שבחברון.

ומאז שייכת מערת המכפלה שבחברון לאברהם ליצחק וליעקב ולזרעם אחריהם – לעם ישראל, כנאמר במדרש<sup>8</sup> לגבי מערת מכפלה: זה אחד משלשה מקומות שאין אומות העולם יכולין להונות את ישראל, לומר "גזולים הם בידכן, ואלו הן: מערת המכפלה ובית המקדש וקבורתו של יוסף".

כלומר, בעלות עם ישראל על ארץ ישראל התחילה בפועל בכך שאברהם אבינו קנה את מערת המכפלה לקבורת שרה?

9) וראה לקו"ש שם ע' 162 ואילך.

# להביא את 170 הביתה!

כל מי שהיה ב-770 אי פעם, זוכר בודאי את שלל הקובצים והעלונים המחולקים בכל ליל שבת קודש כעת ניתן להשיג את חלקם ברשת האינטרנט, אצלך בבית!

#### קבצים גרפיים וקבצי טקסט:

דבר מלכות: שיחות כ"ק אד"ש מה"מ מהשנים תנש"א-תשנ"ב.

יחי המלך: קונטרס שבועי, הכולל שיחות-קודש בעניני גאולה ומשיח.

המעשה הוא העיקר: לקט הוראות למעשה בפועל משיחות כ״ק אד״ש מה״מ (החל משנת תשמ״ח). שיחת הגאולה: גיליון שבועי של ימות המשיח, בהוצאת ״האגודה למען הגאולה האמיתית והשלימה״. מעיין חי: גיליון שבועי לילדים, בהוצאת ״מכון לוי יצחק״ בכפר חב״ד ב׳.

האמונה הטהורה: גיליון שבועי בעניני אחרית הימים.

#### קבצים גרפיים בלבד:

לקוטי שיπות: שיחה מוגהת של כ"ק אד"ש מה"מ היו"ל לקראת כל שבת ב-770, על-ידי "ועד להפצת שיחות".

תדש לקוטי שיחות (מתורגם): שיחה מוגהת של כ"ק אד"ש מה"מ הנדפס בספרי לקוטי שיחות, בהוצאת "מכון לוי יצחק" בכפר חב"ד ב'.

להקהיל קהילות: גיליון שבועי מתורתו של משיח בעניני הקהלת קהילות בשבת, בהוצאת צא"ח העולמית, ניו-יורק.

#### קבצי טקסט בלבד:

פנימיות: ירחון לבני הישיבות, בהוצאת מרכז את"ה בארץ הקודש.

ליקוט ניגונים: שתי חוברות על הניגונים שניגן וביאר כ״ק אד״ש מה״מ, בהוצאת קה״ת (תשנ״ב). דרך הישרה: (אידיש) קונטרס מיוחד לילדים, הכולל שיחות-קודש בעניני גאולה ומשיח. לעבן מיט דער צייט: (אידיש) קטעים לפרשת השבוע מתוך הספר, בהוצאת ישיבת ״אהלי תורה״, ניו-יורק.

דבר תורה: (אידיש) דף שבועי לילדים, היו"ל על-ידי מוסד חינוך "אהלי תורה", ניו-יורק.

כמו-כן ניתן להוריד באתר את ״קונטרס בית רבינו שבבבל״ ושיחת ש״פ שופטים ה׳תנש״א מדור מיוחד לספרים וחוברות באנגלית בעניני גאולה ומשיח!

האתר מנוהל ע"י הרה"ת ר' יוסף-יצחק הלוי שגלוב וכתובתו: http://www.moshiach.net/blind

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!

כנאמר ב"אבן עזרא"<sup>10</sup>, שאחת הסיבות לכך ש"נזכרה זאת הפרשה" היא "לקיים דבר ה' לאברהם להיות לו נחלה".

כל עניני התורה מדוייקים ביותר. ומובן, שהעובדה שהנחלה הראשונה של עם ישראל בארץ ישראל היא בחברון, כרוכה במשמעות מיוחדת שיש בחברון.

ויש לומר: משום שבחברון החלה הבעלות של עם ישראל על ארץ ישראל, לפי זה יש לבאר את דברי המדרש בפרשתנו<sup>11</sup>, שאחת הסיבות לכינויה של חברון בשם "קרית ארבע" היא "שהוא עולה בקרנסין (גורלות – כנאמר בתורת־כהנים) של ארבעה. מתחלה ליהודה, ואחר כך לכלב<sup>12</sup>, ואחר כך לכהנים ואחר כך ללויים"<sup>13</sup>. שהרי, לכאורה: מהי החשיבות בכך שלחברון היו ארבעה בעלים<sup>14</sup>? אלא, בכך

אבל הרי מפורש כמ"פ (יהושע יד, יג"יד. טו, יג"יד. שופטים א, כ) ד(שדה) חברון ניתנה לכלב. ופשטות הלשון שופטים א, כ) ד(שדה) חברון ניתנה לכלב. ופשטות הלשון לשוים עדהי כמו כל ערי הלוים וערי מקלט, דבנ"י נתנו ללוים מנחלת אחוותם (מסעי לה, ב. יהושע כא, ג), ובפרט מיירש משם כלב את שלשה בני הענק גו" (יהושע טו, יד. שופטים שם), והרי מפורש בדברי ה' (שלח יד, כד) והביאתיו אל הארץ (חברון – פרש"), מולו אתן את הארץ אשר דרך בה ולבניז" (דברים א, לו. וביהושע (יד. ט) לך תהי' לנחלה ולבניך עד עולם) – וכפרש"י שלח יג, כב. פינחס כו, נה (בסופו). דברים שם.

וי"ל דגם במכות (י, א) ב"ב (קכב, ב) דמקשה "וחברון עיר מקלט הוא והכתיב (שופטים א, כ) ויתנו לכלב את חברון כאשר דבר משה, אמר אביי פרוודהא דכתיב ואת שדה העיר ואת חצרי' נתנו לכלב בן יפונה" – השקו"ט והתירוץ הוא לא בתחילת הנתינה, כ"א במה שנשאר שלו באחותו\*. וראה שיח יצחק מכות שם.

\*) ועפ"ז יומתק (ותתרוץ קושיית המהרש"א ב"ב שם) מה

א) שמסופר בתורה בפירוש, ב) ובאופן "לאחוות קבר". משא"כ בהמקומות שגר לפנ"ז, אפילו את"ל שקנה בית וחלק בארץ (וראה פרש"י וירא כא, לד) – א) לא נאמר מפורש (ובפרט – קנין) בתורה. ב) לא הי' באופן דאחוות קבר שהיא לעולם ואינו מוכרו. וכיו"ב.

<sup>.</sup>ט ל<sup>י</sup> הכתוב – פרשתנו כג, יט. (2

<sup>3)</sup> לך טו, יח. ובפרש"י שם: אמירתו של הקב"ה כאילו היא עשוי'. וכמרו"ל (ירושלמי חלה פ"ב ה"א. וראה ב"ר פמ"ד, כב) לורעך אתן אין כתיב כאן אלא לורעך נתתי כבר נתתי. וראה בארוכה לקו"ש [המתורגם] חט"ו ע' 218 ואילר.

יב, ... 4) כפשטות סדר הכתובים. ולהעיר מפרש"י בא (יב,

<sup>5)</sup> לך יג, יז. וראה הערה הבאה.

<sup>6)</sup> ראה הדיעות (ב"ב ק, א) אם הליכת אברהם היתה קנין או רק "כדי שיהא נוח לחבוש לפני בניו".

<sup>7)</sup> פרשתנו שם, יח.

<sup>8)</sup> ב״ר פע״ט, ז. יל״ש עה״פ וישלח לג, יט.

<sup>10)</sup> פרשתנו כג, יט.

<sup>11)</sup> פנ״ח, ד. יל״ש כאן (כג, ב).

<sup>12)</sup> וברש"י במדרש שם, כולל יהודה וכלב ביחד, ולפנ"ו גורס "אברהם". ואכ"מ.

<sup>(13)</sup> בב"ר לפנינו "ואח"כ ללוים ואח"כ לכהנים". אבל ביל"ש הוא כבפנים, וכ"ה בכמה דפוסים וכת"י הב"ר – ראה ב"ר הוצאת תיאודור אלבק. וש"נ.

ואו ביד הוצאת וניאודון אכבק. ושית. 14) ביפ״ת לב״ר שם מפרש דהחלק שניתן ללוים לא היה אצל כלב בתחלה, אלא "שוב עלה הגורל על הנשאר ממנה ליתנה למקלט ללוים״.

אז יש ללויים מעין בעלות עליהם, והבית או

יוצא מכך, שהבעלות על חברון, כאחת מערי המקלט השייכות ללויים, היא של הלויים

השדה אינם נלקחים מהם באופן מוחלט.

#### לעילוי נשמת

ר' ישראל דוד ב"ר לייב ע"ה ציקמאן
נפטר ביום י"ד אלול ה'תשמ"ה
וזוגתו מרת רחל בת ר' פינחס ע"ה ציקמאן
נפטרה ביום כ"א טבת ה'תנש"א
ר' יצחק אהרן ב"ר וואלף ע"ה ספיוואק
נפטר ביום כ"ו ניסן ה'תשמ"ט

וזוגתו מרת **חנה** בת ר' דוד הכהן ע"ה ספיוואק נפטרה ביום ח"י מ"ח ה'תשס"ד

ר' שמואל מאיר ב"ר ישראל דוד ע"ה ציקמאן נפטר ביום י"א תשרי ה'תשס"ב

וזוגתו מרת **דינה רייזעל** בת ר' יצחק אהרן ע"ה ציקמאן נפטרה ביום כ"ה שבט ה'תשמ"ה

ת. נ. צ. ב. ה.

נדפס ע"י נכדם ובנם הרה"ת ר' אהרן וואלף וזוגתו מרת פולינה ומשפחתם שיחיו ציקמאן

מתבטא ענין מיוחד לגבי בעלות עם ישראל על חברון, כפי שיוסבר להלן.

#### ב. מעלת חברון – עיר מקלט

לכאורה, ניתן היה לומר, שאחת המעלות<sup>15</sup> בבעלות ישראל על חברון היא, שחברון אחת מערי מקלט<sup>16</sup>,

כפי שנרמז בפרשתנו, לפי הסברו של הגאון הרוגוטשובי<sup>77</sup> על הדיון בין אברהם לבין בני חת, שאברהם רצה לרכוש את המערה דוקא בקצה שדהו, כי, בית הקברות של ערי מקלט דוקא חוץ לעיר", והוא חשש שמאוחר יותר יפנו את הקברים, אך בני חת השיבו "נשיא<sup>81</sup> אלקים אתה בתוכנו...", ו"קבר מלך ונשיא אין מפנין",

וערי המקלט נתנו ללויים<sup>19</sup>. ובעלותם של הלווים על עריהם, יש מעלה לגבי בעלותם של השבטים האחרים על נחלותיהם.

כפי שקובעת ההלכה<sup>20</sup>, שאם הלווים "מכרו שדה משדה עריהם או בית מבתי ערי חומה שלהן, אין גואלין כסדר הזה" (כשאר בני ישראל, ששדה אי אפשר לפדות עד כעבור שנתיים, ובתי ערי חומה – אם לא נגאלו בתוך השנה, הרי הם נחלטים ביובל), אלא מוכרין השדות ואפילו סמוך ליובל וגואלין מיד. ואם הקדשו שדה גואלים מיד ההקדש לאחר היובל וגואלים בתי ערי חומה כל זמן שירצו אפילו אחר כמה שנים שנאמר<sup>21</sup> גאולת עולם תהיה ללוים".

דין זה מראה, לכאורה, שבעלות הלויים היא תמידית. גם כאשר הבית או השדה נמצאים למעשה ברשות הקדש או ברשות אחרת – גם

באופו של "גאולת עולם"<sup>22</sup>.

אך אם משום כך, שחברון היא עיר מקלט שניתנה ללויים, הרי, לכאורה, היפוכו של דבר. כי אנו רואים שבעלות הלויים על עריהם חלשה יותר מבעלות השבטים האחרים על נחלותיהם:

ההלכה<sup>23</sup> היא ש"כל שבט לוי מוזהרין שלא ינחלו בארץ כנען" – אין להם נחלה בארץ ישראל. ארבעים ושמונה ערים שניתנו להם – ישראל. ארבעים ושמונה ערים שניתנו להם – "שש ערי מקלט" ו"עליהם תתנו ארבעים ושתיים עיר"<sup>24</sup> – הן רק, כנאמר בפסוק<sup>25</sup>, "ערים לשבת". מכך מובן, שאין ללויים בעלות מושלמת על עריהם.

בתלמוד הירושלמים? נאמר שזו היא מחלוקת בין התנאים?? רבי מאיר אומר שהכהנים והלויים אינם מתוודים וידוי מעשרות, משום "שלא נטלו חלק בארץ", ואילו רבי יוסי אומר "יש להם ערי מגרש". כלומר, רבי מאיר סובר ש"לבית דירה ניתנו" – "ולא שיהא נחלתם ואחוזתם"<sup>82</sup>, ואילו רבי יוסי סובר "למחלוקת ניתנו" – שהערים "ניתנו להלויים לחלקם ואחוזתם<sup>82</sup>. יוצא מכך, שלדעת רבי יוסי שייכות ערי המגרש ללויים טחלקם בארץ. וכך פוסק הרמב"ם<sup>22</sup>, שלמרות כחלקם בארץ. וכך פוסק הרמב"ם<sup>22</sup>, שלמרות בודוי "הוא אומר ואת האדמה אשר נתת

ג. בעלות הלויים על ערי המקלט ער עם מוויות רד ווידרריו דיט ייי

דלכאורה אדרבה טרשין שבא"י הייתה (פרש"י שלח 22) כפ
 ג, כב מכתובות קיב, א. סוטה לד, ב. ועוד. וראה ההמשך הדינים הם
 בכ"ר פרשתנו שם).

<sup>16)</sup> יהושע כ, ז. מכות ט, סע"ב. ב"ב שם.

<sup>17)</sup> צפע"נ עה"ת פרשתנו כג, ו־ט. ובהל' תרומות ג, א (הובא בהערות לצפע"נ עה"ת שם).

<sup>18)</sup> פרשתנו שם, ו.

<sup>19)</sup> מסעי לה, ו.

<sup>20)</sup> רמב״ם הל' שמיטה ויובל פי״ג ה״ז (ממשנה ערכין 'ג. ר).

<sup>21)</sup> בהר כה, לב.

<sup>22)</sup> כפשטות ההמשך לשון הרמב"ם שם פי"ג, דכל הדינים הם (לא רק על המ"ב ערי מגרש כ"א) גם על השש ערי מקלט (שבהלכה א שם).

<sup>23)</sup> רמב"ם שם הלכה יו""ד.

<sup>24)</sup> מסעי שם.

<sup>25)</sup> שם, ב – הובא ברמב"ם שם ה"א (ע"ש).

<sup>26)</sup> מעשר שני פ״ה ה״ט (לגירסת ופי' הפני משה שם. עוד).

<sup>.27)</sup> מע"ש שם מי"ד.

<sup>(28</sup> פני משה שם.

<sup>29)</sup> סוף הל<sup>י</sup> מעשר שני.

לנו"30, בכל זאת "לויים מתוודים, שאף־על־פי שלא נטלו חלק בארץ, יש להם ערי מגרש". כלומר, ערי המגרש הז חלקם של הלויים בארץ ישראל.

אמנם, הרמב"ם פוסק<sup>31</sup> ש"רוצח הדר בערי מקלט אינו נותן שכר ביתו, והדר בשאר ערי הלויים נותן שכר לבעל הבית"<sup>32</sup> – ולדעת הירושלמי<sup>33</sup> כרוכה מחלוקת זו, אם "מעלות היו שכר ללויים", במחלוקת שהוזכרה לעיל הדנה בשאלה אם למחלוקת ניתנו" או "לבית דירה ניתנו", שמכך מוכן, שערי המגרש השייכות ללויים הן, לדעת הרמב״ם, רק ארבעים ושתים הערים, ולא<sup>34</sup> שש ערי מקלט<sup>35</sup>, אשר – "הובדלו למקלט"<sup>36</sup>, ולכז הז קולטות "ביז לדעת וביז שלא לדעת", ולעומת זאת "שאר ערי הלויים אינז קולטיז אלא לדעת "<sup>37</sup>",

אך בכל זאת, לפי התלמוד הבבלי, אין מובן כך, כי מן הנאמר בתלמוד הבבלי יוצא, שרוצה אינו צריך לשלם שכר ללוי בשש ערי מקלט לא משום שבעלות הלויים על ערים אלו אינה מושלמת<sup>38</sup>, אלא זוהי הלכה

(30) תבוא כו, טוג

(31) הל' רוצח פ"ח היו"ד.

מסקנת ב"ע – (במשנה) רע"א מכות י"ג, רע"א (32 הגמ' שם (דעת רבא).

(33 מע"ש שם. מכות ספ"ב.

.34 וראה צפע"נ מכות שם. וש"נ.

(35) החילוק דמ"ב ערי הלווים ושש ערי מקלט בנוגע העלאת שכר הוא רק בבבלי. אבל בירושלמי לא נזכר שיש חילוק בזה בין שש ערי מקלט ומ״ב ערי הלוים. ובירושלמי סוטה (פ"ט סה"ב): ערי מקלט מה הן אין תימר למחלוקת ניתנו מביאות עגלה ערופה אין תימר לבית דירה ניתנו אינן מביאות כו'. ומפרש בפני משה שם המחלוקת כמו שמפרש בהפלוגתא שבפנים. וראה שו״ת הרדב״ו ב״א קלח דבירושלמי משמע שלא היו ערי הלוים קולטות [ושם, דמ"ש הרמב"ז בפי' עה"ת (מסעי לה, יד) ד״השש ערים לבדן קולטות והמ"ב למגרש הלוים לא למקלט" – "כתב ע"ד הפשט ונראה שסמך על הירושלמי דמשמע התם כו" (כנ"ל)]. – וראה בארוכה ביאור הרי"פ פערלא לסהמ"צ רס"ג ח"ג פרשה נ"ט. וראה תורתו של ראשונים לירושלמי מע"ש שם: בכפתור ופרח פמ"ב שדה מגרש. ובירושלמי בכורים פ"ב ה"ג רי"א יש להז ערי מקלט. וראה מראה הפנים, קרבן העדה ושירי קרבן לירושלמי סוטה שם.

(37) רמב"ם שם ממכות י, א. וראה לעיל הערה 35. (38) כדעת הירושלמי (כנ"ל בפנים). והרי מסתבר

מיוחדת\*38, כנאמר בגמראפ, שדין נלמד מו הפסוק "והיו לכם הערים למקלט" – "לכם לכל צרכיכם"<sup>41</sup>.

וכך מובן גם מסתם לשונו של הרמב"ם42. שבעלות הלויים על ערי מקלט זהה לבעלותם על שאר ערי הלויים. כדבריו: כבר נצטוו ישראל ליתן להם ערים לשבת ומגרשיהם, וערים הם שש ערי מקלט ועליהם שתים וארבעים עיר, וכשמוסיפין ערי מקלט בימי המשיח הכל ללויים. ומכך מובן, שבשייכותן ללויים זהות<sup>43</sup> כל הערים הללו<sup>44</sup>.

#### ערי מקלט קולטות עקב שייכותו ללויים

יותר מכך אנו מוצאים:

בגמרא<sup>45</sup> לומדים מן הפסוק "ושמתי לך – מקום...<sup>46</sup> – ושמתי לך – בחייך, מקום ממקומך, אשר ינוס שמה – מלמד שהיו ישראל מגלין במדבר. להיכן מגלין, למחנה לויה". רש"י מפרש" – "מקום מקומר" – "שתהא מחנה לויה קולטת ואף ערי מקלט יהיו ערי לויה״. מפירוש רש"י נראה, לכאורה, שערי מקלט **הולטות משום שהו** עדי לויה.

ודחוק ביותר לומר שרש"י מדבר רק על ערי

שהרמב"ם פסק כדעת הבבלי. ובפרט דלפי הנ"ל והערה (35) הוי פלוגתא ביניהם.

\*38) וי"ל דזוהי הכוונה בתוד"ה לכם מכות יג, א.

(39) דעת רבא (ומסקנת הגמ') – מכות שם.

(40) מסעי לה, יב.

(41 והמחלוקת במ"ב עיר דמר סבר ועליהם תתנו כי הגך (רק) לקליטה, ומר סבר ועליהם תתנו כי הגך, מה הגך לכל צרכיכם אף הגי גמי לכל צרכיכם (מכות שם).

.42 רפי"ג מהל' שמיטה ויובל.

(43 דאל"כ מאי קמ"ל בתיבת "הכל".

(44 ועפ"ז יומתק מאי קמ"ל מה שהרמב"ם לא כתב דערי מקלט איז מביאיז עגלה ערופה כבירושלמי סוטה שם להמ"ד לבית דירה ניתנו (וראה בהנסמן בסוף הערה 35). ושאני עיר הנדחת שכ' בהל' ע"ו פ"ד ה"ד, שאין אחת מערי מקלט נעשית עיר הנדחת, די"ל (דלא כמ"ש בכס"מ, מגדל עוז ולח"מ שם, כ"א) שסמך אמ"ש בספרי זוטא מסעי לה, יא "תהיינה – אל יעשו עיר הנדחת" (כהובא באמבוהא דספרי לספרי זוטא שם). וראה צפע"נ לרמב"ם הל' ע"ו שם. צפע"ג למכות ט, א (בתחלתו). ועוד. ואכ"מ. 45) מכות יב, ב.

46) משפטים כא, יג.

.47 וראה גם ריטב"א מכות שם.

והיות שזוהי העבודה בזמו הזה. הרי מובן שזה שייר לכל יהודי, בלי יוצא מו הכלל

הוספה / בשורת הגאולה

...ועוד ועיקר: מאחר שכבר סיימו את עבודת השליחות – בא כל שליח אל המשלח האמיתי, הקב״ה, ומודיע: עשיתי את שליחותי, ועכשיו הגיע הזמן שאתה, כביכול, תעשה את שליחותך [שגם הקב״ה הוא שליח (״מגיד דבריו ליעקב גו״ייו. וביחד עם עשר הספירות – הרי עצמותו ומהותו בעצמו. כביכול. הוא משיח צדקנוז: "שלח נא ביד תשלח" – שלח לנו את משיח צדקנו בפועל

ואפילו אם עדיין יכול להיות ספק, שמא הקב״ה רוצה להחזיק את ישראל עוד רגע אחד בגלות. למעז גודל הנחת-רוח שיש לו ית׳ מהעבודה בזמו הגלות – צועק יהודי: "כל מה שיאמר לך הבעל-הבית עשה חוץ מצא": כל מה שבעל-הבית, זה הקב״ה, אומר צריך לעשות – ״חוץ מצא״, חוץ מלהישאר עוד רגע ח״ו במצב של "צא", מחוץ לשולחן אביהם. מבקשים ותובעים כביכול מהקב"ה: "שלח נא ביד תשלח" – בשנת ובתחלתה "יד תשלח" והבא כבר את הגאולה האמיתית והשלימה!

ויחד עם השלימות בעבודת השליחות (בסיום לקו״ת פרשת ברכה) יש מיד את שלימות הנישואיז – שיר-השירים – של ישראל וקוב״ה וובפרט על-ידי שמקבלים גם את ההחלטה הטובה ללמוד את כל ספר תורה-אור וליקוטי-תורה כל חלקיהם עד סיומם. שעל-ידי לימוד התורה בענינים אלו. הרי זה ממהר עוד יותר את ההמשכה בפועלו.

...ורואים בפועל איך שהי׳ ואיך שנהי׳ עכשיו ה(קיום ד)״וילחום מלחמת ה׳״' ...ורואים בפועל איך שהי׳ ואיך שנהי׳ עכשיו ה(קיום ד)״וילחום מלחמת ה׳״' ... מלצח בכמה וכמה ענינים – ודוקא מתוך מלחמה של שלום. ונצחון הוא גם מלשון נצחיות, קשור עם הגילוי של ״נצח״: נ׳ – גילוי שער הנו״ן, צ׳ – שנת הצדיק (כפי שבנ״י קראו לשנה זו) וח׳ – הגילוי של משיח צדקנו, הקשור במספר שמונה (שמונה נסיכי אדם ٔ).

מזה מובן, דמכיון שהשלוחים כבר הגיעו מזמן לאחרי מילוי התחלת עבודת השליחות בהפצת התורה והיהדות והפצת המעינות חוצה, ומזמן לאחרי אמצע עבודת השליחות, עד שכבר סיימו את השליחות (כהודעת נשיא דורנו הנ״ל), ואעפ״כ עדיין לא באה בפועל ממש הגאולה האמיתית והשלימה – צריך לומר, שעדיין נשאר משהו לעשות כדי להביא את הגאולה בפועל.

והוא: על פי הידוע ש״בכל דור ודור נולד אחד מזרע יהודה שהוא ראוי להיות משיח לישראל״, ״א׳ הראוי מצדקתו להיות גואל וכשיגיע הזמן יגלה אליו השי״ת משיח לישראל״, ״א׳ הראוי מצדקתו להיות גואל וכשיגיע הזמן יגלה אליו השי״ת וישלחו כו״, ועל-פי הודעת כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו – השליח היחיד שבדורנו – שכבר סיימו את כל העבודה, הרי מובן, שמתחיל להתקיים ה״שלח נא ביד תשלח״, השליחות של כ״ק מו״ח אדמו״ר. ומזה מובן, שהדבר היחידי שנשאר עכשיו בעבודת השליחות, הוא – לקבל פני משיח צדקנו בפועל ממש, כדי שיוכל לקיים את שליחותו בפועל ולהוציא את כל ישראל מהגלות!

...מזה יש להסיק את ההוראה בפועל, בעמדנו עתה בהתחלה ובפתיחה של "כינוס השלוחים העולמי":

לכל לראש – צריך לצאת בהכרזה ובהודעה לכל השלוחים, שעבודת השליחות של השלוחים ושל כל יהודי מתבטאת עכשיו בזה – שיקבלו את פני משיח צדקנו.

כלומר: כל הפרטים בעבודת השליחות של הפצת התורה והיהדות והפצת המעינות חוצה, צריכים להיות חדורים בנקודה זו – כיצד זה מוביל לקבלת פני משיח צדקנו.

וכמודגש בנושא הכינוס – "כל ימי חייך להביא לימות המשיח": כל עניני העבודה (בכל ימי חייך, ובכל יום עצמו – בכל פרטי ושעות היום) צריכים להיות חדורים ב"להביא לימות המשיח", לא רק "לרכות" (כפי שכתוב בכ"מ), שהוא (השליח) עומד ומחכה שמשיח יבוא ואז הוא יטול חלק בזה וייהנה מזה וכו'. אלא – "להביא", שהוא עושה כל התלוי בו כדי להביא "לימות המשיח" לשון רבים, לא רק ההתחלה של יום אחד אלא של ימות (ל' רבים) – ימות המשיח (לא רק כאשר המשיח הוא "בחזקת משיח", אלא כל ימות המשיח – גם השלימות של "משיח ודאי" וכו').

והכוונה כפשטות היא – שמכינוס השלוחים צריכים לבוא ולהביא החלטות טובות כיצד כל שליח צריך להתכונן בעצמו ולהכין את כל היהודים במקומו ובעירו וכו' לקבלת פני משיח צדקנו על ידי שהוא מסביר את ענינו של משיח, כמבואר בתורה שבכתב ובתושבע"פ, באופן המתקבל אצל כל אחד ואחד לפי שכלו והבנתו, כולל במיוחד – על-ידי לימוד עניני משיח וגאולה, ובפרט באופן של חכמה בינה ודעת.

הלויים האחרות – ארבעים ושתים ערים, אשר לא יוחדו למקלט, והן קולטות רק משום שניתנו ללויים – כי אם כך, צריך היה רש"י לומר "ואף ערי הלויה יהיו קולטות", וכדומה. מניסוחו "ואף ערי מקלט יהיו ערי לויה" מובן, שהוא מדבר בעיקר אודות שש ערי המקלט.

לכוטי

כלומר, נתינת שש ערי המקלט ללויים אינה רק הלכה צדדית הקשורה לנתינת הערים, שבנוסף להיותן ערי המקלט, יש לתתן ללויים, אלא זוהי הלכה המשפיעה על מהותן כערי מקלט: הפיכתן לערי לויים גורמת ליכולתן לקלוט. כלומר, לשש ערים אלו ישנן שתי משמעויות: א) הן קולטות כערי מקלט, אשר לדעת בין שלא לדעת", ולפני כן 48 ב) הן קולטות כערי הלויים.

אמנם, "יש בכלל מאתים מנה", אך בכל זאת יש לכך הבדל לגבי תוצאה בפועל: כאשר חסר אחד מן התנאים של שש ערי מקלט, כגון: שיהיו ששתן קולטות כאחת<sup>49</sup> – בכל זאת הן קולטות אז כערי הלויים (לדעת)

וכך מובן<sup>51</sup> גם מהמשך הפרשיות בפרשת מסעי: בתחילה מופיעה בתורה הפרשה<sup>52</sup> של

48) ביהושע קאפטיל כ ד"נתינת עיר המקלט" להלוים היתה לאחרי שהובדלו כערי המקלט "ביד משה", וכ"מ בפ' מסעי (לה, ו). אבל א) שם מדובר ע"ד "שש ערי המקלט" ובה"ארבעים ושתים עיר" לא הווכר ענין הקליטה כ"א "עיר" סתם (ולמדין דקולטין ממש"ג "ועליהם"), ב) מ"ב העיר בחרו רק לאחרי שבאו הלוים לדרוש "ערים לשבת ומגרשיהן לבהמתנו" ויצא הגורל על "הערים האלה" – ולא הזכירו קליטה כלל (ואדרבה – זה שייך לכלל ישראל).

ואת"ל שאין לחלק בין המ"ח עיר (לבד המפורש) י"ל שגם שש הערים לאחר שניתנו ללוים קליטתם מצד ערי לוי באה "לפני" הקליטה דשש ערי המקלט.

ועפ"ז יומתק א) דגם בהם שייך הטעם דס' החינוך (שהובא לקמן בפנים) שמפני תכונות הלוים נבחרו עריהם לקליטה. ב) שכן ה' בכלל – חידוש הקליטה הי' בסוף מ' שנה, קביעות מחנה לוי' שבמדבר בשנה השנית (פסחים סו, סע"ב ואילך. פרש"י עה"ת נשא ה, ב).

(49) משנה מכות ט, ב. רמב״ם הל' רוצח שם ה״ג.

- 50) ראה צפע"נ מכות י, רע"א גליון. ובהמובא בצ"פ לירושלמי מכות פ"ב (ע' צו־צז בדפי הספר) ועוד. וראה צפע"נ דלחמו הערה 61.
- 51) אבל אינו מוכרח כי בפשטות מסיים הפרשה בהמשך ללפנ"ז ע"ד חלוקת הארץ אשר נתנו ללוים מנחלת אחוזתם ואח"כ ע"ד מקלט לרוצח.

מלת אחותם ואחרב עדר מקלט לווצת. 52) לה, ב ואילר.

"ונתנו ללוים מנחלת אחוזתם ערים לשבת... ואת הערים אשר תתנו ללוים את שש ערי המקלט אשר תתנו לנוס שמה הרוצה, ועליהם תתנו ארבעים ושתים עיר" ומאוחר יותר מופיעה הפרשה של "והקריתם<sup>53</sup> לכם ערים ערי מקלט .. ונס שמה הרוצח..." כלומר, שש ערים אלו צריכות להיות ערי לויים לפני שחל עליהן דין ערי מקלט בפועל.

וכך נאמר במפורש בספר החינוך<sup>54</sup>, המסביר את הטעם לכך שערי הלויים קולטות – "מאלה הערים של לויים היה מהם ערים מיוחדות להיות מקלט הרוצח ואולם בכולם היה לו מקלט" – ואומר "ומפני גודל מעלתם (של הלויים) וכושר פעלם וחין ערכם נבחרה ארצם לקלוט כל הורג נפש בשגגה יותר מארצות שאר שבטים, אולי תכפר עליו אדמתם המקודשת בקדושתם (של הלויים)".

יוצא מכך, שגם שש ערי מקלט אלו הן "ערי הלויים"<sup>55</sup>, כשאר ארבעים ושתים הערים. ומכך מובן, שגם שש ערי מקלט אלו נמסרו לבעלותם, ומשום כך, גם כן, הן קולטות<sup>56</sup>.

#### ה. בעלות הלויים – "לשבת" בלבד

לפי כל האמור לעיל מתעוררת שוב השאלה: אם הערים ניתנו ללויים כחלקם בארץ, מדוע נאמר בתורה שערים אלו ניתנו "לשבת" בלבד?

ויש לומר, שההסבר לכך הוא: הערים שייכות ללויים באופן מיוחד, כלומר, א) בני ישראל – כל השבטים – נתנו אותן מאחוזת

<sup>.53)</sup> שם, יא ואילך.

<sup>64)</sup> מצוה תח. ושם ריש מצוה תקכ "להבדיל שש ערי מקלט ווערי הלוים". ובמנ"ח שם: דע"מ צריכות שיהיו ערי הלוים כמ"ש בתורה והרהמ"ח בתחלת המצוה.

ל) ומה שלא הזכיר הרמב״ם בפ״ח מהל׳ רוצח דשש ערי מקלט הוא ללוים כי שם מדובר ע״ד המ״ע להפריש כו׳ ולהכין הדרך. ועוד ועיקר – הרי כתבו כבר ברפי״ג מהל׳ שמיטה ויובל. וראה הל׳ רוצח שם ה״י: ומה הפרש כו׳ וביו וואר ערי הלוים.

<sup>56)</sup> עפכ"ז יומתק מקור דברי הרמב"ם רפי"ג מהל" שמיטה ויובל "וכשמוסיפין ערי מקלט אחרות בימי המשיח הכל ללוים".

זהו אחד ההסברים לסדר שבו נמסרו הערים ללויים: "ונתנו (בני ישראל) ללויים מנחלת אחוזתם ערים לשבת" – בתחילה הן נעשו "נחלה אחוזתם" של בני ישראל. ובני ישראל נתנו את הערים ללויים.

#### בעלות נצחית ופרטית

לפי האמור לעיל תובן משמעות דברי המדרש אודות חברון, ש"היה עולה בקרנסין של ארבעה. בתחילה ליהודה ואחר כך לכלב ואחר כך... ללויים":

חברון לא נמסרה רק בנתינה כללית מבני ישראל לשבט לוי. אלא חברוז ניתנה לשבט לוי מכלב. כלומר, לאחר שבעלותה עברה משבט יהודה באופן כללי אל כלב באופן פרטי.

וזוהי כוונת המדרש – "היה עולה בקרנסין של ארבעה". כלומר, בעלות חברוז ניתנה ללויים בדיוק כפי שהיתה לפני כן בבעלות יהודה ובבעלות כלב באופן פרטי. כלומר, בעלותם של הלויים על חברון היא גם בעלות ,60 פרטית

ב"גאולת עולם", כדלעיל בסעיף ב' – יוצא,

(60) וראה רמב"ן עה"ת ס"פ קרח למה לא הוי נתינת הערים סתירה לבארצם לא תנחל. וראה קרבן העדה לירושלמי סוטה שם. שירי קרבן לירושלמי מכות שם. פנים יפות מסעי לה, יד.

שה"נצחיות"61 של בעלות הלויים62 על חברוז רבה יותר מכל שאר חלקי ארץ ישראל: א) יותר מנחלתם של בני ישראל, שאין בה מעלה של "גאולת עולם". ב) יותר משאר ערי הלויים, שאין עליהן בעלות פרטית\*62.

#### 1. לויים – אחדות

ההסבר לכך בפנימיות הענינים הוא:

ההסבר הפנימי לכך שערי המקלט צריכות להשתייך ללויים\*\*62,

הוא – בדומה לטעם המובא בספר החינוך, כדלעיל בסעיף ד' – משום שהענין קשור בהגנתו ובכפרתו של ההורג נפש בשגגה.

חטאו של ההורג נפש הוא כפול: חטא ופירוד 63 בין אדם למקום, ובין אדם לחבירו.

ולכן הוא מתכפר באמצעות ערי המקלט,

(61 מש"כ בסוטה (מח, ב) דמשחרב ביהמ"ק ראשון בטלו ערי מגרש – יש לומר הכוונה להפרטי דינים הקשורים בזה, כיון שלא היו כל ישראל על אדמתם. ובכלל לא עלו רוב ישראל. אבל לא מצאנו החידוש גדול – דאינו שייך עוד להלוים, ואין ללוים ערים לשבת ועוד! ובשינוי עקרי מכל ארץ ישראל דלא בטלה בעלות הפרטית דכל אחד (ראה לקו"ש ח"כ ע' 309). אבל ראה שו"ת צפע"נ ווארשא סי' נד. צפע"נ מכות ז, א בגליוז ד"ה מנה"מ (הובא בצפע"נ עה"ת מסעי לה כט). צפע"נ עה"ת בהר ע' רמח.

(62 משא"כ הכהגים בערים שלהם (וחברון – כביהושע כא, יג. ב״ר הנ״ל) אין זה רק מחמת הכהונה ולא מעצמם, דיש מציאות שישתנו דהיינו חלל דאין עליו שם כהן אבל גבי לוים .. נמצא דגבי לוים שייך נחלה ולא גבי כהנים צפע"ג תרומות בהשמטות סב, א. עיי"ש ועד"ז כתב בכ"מ: שו"ת צפע"ג שם סי' פד. מכתבי תורה מכתב פז.

יבספרי ועי' בספרי משו"ת צפע"נ שם מסו"ס רטו: ועי' בספרי (62\* פ' מסעי דמבואר דערי מקלט נוהג גם בזה"ז\*. וע"פ הנ"ל (בפנים והערה 61) י"ל דקולט מצד ערי הלוים (אלא שצ"ע) אם צ"ל דיורי לוים (עכ"פ רובם) בפועל. וראה מכות י, א: נתמעטו כו'. ובצפע"נ שם). אבל בצפע"נ הנ"ל (סוף הערה 61) כתב להיפך (ע"פ סוטה שם), שקליטתם לאחרי בית ראשון הוא רק מצד ערי מקלט, ולא מצד ערי הלוים. (62\*\* וראה תורת לוי"צ (למכות יא, א) ע' קצב עוד

טעם ע"פ קבלה. (63) היפך מצוה – ל' צוותא וחיבור (לקו"ת בחוקתי (מה, ג). וראה תניא מהדו"ק (קה"ת, תשמ"ב) ספמ"ט).

\*) וראה לקו"ש חכ"ד ע' 111 הערה 47 ובהנסמן בשוה"ג

ישראל וקוב״ה [ובפרט דורך דעם וואָס מ׳נעמט אַן אויך די החלטה טובה צו לערנען גאַנץ ספר תורה אור ולקוטי תורה כל חלקיהם עד סיומם. וואָס דורך לימוד התורה בענינים אלו, איז דאָס נאָכמער

ברכה) האָט מען גלייך די שלימות הנישואין – שיר השירים – פון

הוספה / בשורת הגאולה

במצב פון "צא" בחוץ פון שולחן אביהם, מען בעט און מען מאנט

כביכול באַ דעם אויבערשטן: "שלח נא ביד תשלח״ – בשנת

ובתחלתה "יד תשלח" און ברענג שוין די גאולה האמיתית

און צוזאַמען מיט שלימות בעבודת השליחות (בסיום לקו״ת פ׳

ממהר די המשכה בפועל].

והשלימה!

(משיחות ש"פ חיי שרה, כ"ה מר־חשון, מבה"ח כסלו תשנ"ב)

החידוש שניתוסף במיוחר בזמן האחרון בעבודת השליחות הוא: לקבל פני משיח צדקנו בגאולה האמיתית והשלימה ...שזהו חידוש כללי ועיקרי, שאינו רק פרט (או כלל) בשליחות, אלא הוא עיקר וענין כללי ביותר, ועד שהוא הענין הכי כללי ביהדות – הכנה לביאת משיח צדקנו – שכולל את כל הנקודות והפרטים של עבודת השליחות.

כפי המדובר כמה פעמים (ובפרט בחדשים ושבועות האחרונים), שעל פי הודעת חז״ל' שכבר ״כלו כל הקיצין״, וההודעה של כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, שכבר עשו תשובה גם כן, עד שכבר סיימו את כל עניני העבודה (אפילו "לצחצח את הכפתורים", ועומדים מוכנים לקבלת פני משיח צדקנו – הרי העבודה והשליחות עכשיו היא: להיות מוכנים לקבלת פני משיח צדקנו בפועל ממש!

מזה מובן, שהמטרה של כינוס השלוחים העולמי הנוכחי מתבטאת בנקודה זו – להתדבר ולצאת עם החלטות טובות על מנת לקיימן בפועל, כיצד למלא את השליחות המיוחדת של הזמן שלנו: קבלת פני משיח צדקנו.

...כמדובר לעיל, הודיע כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, שכבר סיימו כל עניני העבודה, ועומדים מוכנים, "עמדו הכן כולכם", לקבלת פני משיח צדקנו.

כפי שרואים זאת גם (כמדובר כמה פעמים) בזה, שבמאורעות העולם התקיימו כמה סימנים של הגאולה, החל מהסימן (בילקוט שמעוני<sup>י</sup>) ש״הגיע זמן גאולתכם״, כפי שרואים מזה ש"מלכיות מתגרות זו בזו", בפרט במדינות הערביים.

·ΠШ

<sup>\*56)</sup> ראה לקו"ש חכ"ח ע' 216 ואילך.

<sup>.57)</sup> יהושע כא, ד ואילך.

<sup>(58</sup> ע"ד דמצינו בתרומה וכו' שנקראת – (נחלת ו)גזילת השבט (ירושלמי תרומות פ"א ה"ב. ערלה פ"ב ה"א. וראה אנציקלופדי' תלמודית ערך גזל השבט. וש"נ).

<sup>(59</sup> דאף ששייך שם ירושה ומוכרים כו', ה"ז בכלל קנין ד"לשבת", וכמו למ"ד הנ"ל בירושלמי דבכלל (גם הבעלות כללי דהשבט) לבית דירה ניתנו. וראה תוד״ה דאי

חיי שרה

(ל' רבים) – ימות המשיח (און ניט נאָר ווען משיח איז "בחזקת משיח", נאָר אַלע ימות המשיח – אויך די שלימות פון "משיח ודאי״ וכוי).

ובפשטות מיינט דאָס – אַז פון דעם כינוס השלוחים דאַרף מען קומען און להביא החלטות טובות ווי יעדער שליח דאַרף זיך אַליין צוגרייטן און צוגרייטן אַלע אידן במקומו ובעירו וכו׳ צו מקבל זיין פני משיח צדקנו, דורך דעם וואָס ער איז מסביר דעם ענין פון משיח כמבואר בתושב״כ ובתושבע״פ באופן המתקבל צו יעדערן לפי שכלו והבנתו, כולל במיוחד – דורך לימוד עניני משיח וגאולה, ובפרט באופן פון חכמה בינה ודעת.

און היות אַז דאָס איז די עבודה פון דעם זמן, איז מובן אַז דאָס איז שייך צו יעדער אידן אָן אױסנאַם כלל.

עבודת השליחות – קומט צוגיין יעדער שליח צו דעם משלח עבודת השליחות – קומט צוגיין יעדער שליח צו דעם משלח האמיתי, דער אויבערשטער, און איז מודיע: עשיתי את שליחותי, און איצטער איז געקומען די צייט אַז דו כביכול זאָלסט טאָן דיין שליחות [וואָס אויך דער אויבערשטער איז אַ שליח ("מגיד דבריו ליעקב גו"יוי), און צוזאַמען מיט די עשר ספירות – איז עצמות ומהות אַליין כביכול משיח צדקנו]: "שלח נא ביד תשלח" – שיק אונז משיח צדקנו בפועל ממש!

און אפילו אויב עס קען נאָך זיין אַ ספק אַז דער אויבערשטער אויבערשטער וויל האַלטן אידן נאָך אַ רגע אין גלות צוליב דעם גודל הנחת רוח וויל האַלטן אידן נאָך אַ רגע אין גלות פאַרשאַפט אים — שרייט אַ איד: "כל הנאה וואָס די עבודה אין גלות פאַרשאַפט אים — שרייט אַ איד: "כל מה שיאמר לך הבעה״ב עשה חוץ מצא״יי, אַלץ וואָס דער בעה״ב זה הקב״ה זאָגט דאַרף מען טאָן "חוץ מצא״, צו בלייבן נאָך אַ רגע ח״ו הקב״ה זאָגט דאַרף מען טאָן "חוץ מצא״, צו בלייבן נאָך אַ

שהן ערי הלויים. לוי נקרא על שם "ילוה"<sup>64</sup> – קישור וחיבור (חדש – הפעם ילוה), ההיפך מן הפירוד. שזהו מהותם של הלויים:

א) "הוכדל לעבוד את ה' לשרתו", ותפקידם הוא "להורות דרכיו הישרים ומשפטיו הצדיקים לרבים". מצד התקשרותם עם הקב"ה, היותם "חלקו ונחלתו"<sup>65</sup>, הם מביאים לידי כפרה ותיקון על החטא והפירוד שבין אדם למקום של ההורג נפש, ומקשרים אותו שוב עם הקב"ה<sup>66</sup>.

ב) בעבודתם "וילוו עליך וישרתוך"<sup>6</sup>, מתבטאת אחדות ישראל, בנוסף לכך שגם בתפקידם "לחורות דרכיו הישרים ומשפטיו הצדיקים לרבים", מתבטאת אהבת רבים, אהבת ישראל.

ולכן עריהם מהוות תיקון על חטא ופירוד שבין אדם לחבירו, שנגרם על ידי הורג נפש<sup>68</sup>.

משמעות זו קיימת בכל ערי מקלט. בחברון מודגשת האחדות ביתר – עצמה, כי שם קבורים האבות והאמהות של כל בני ישראל, ולכן עולות התפילות דרך חברון<sup>69</sup>, והתפילה

נקראת חברון משום התחברות המידות חסד גבורה ותפארת<sup>70</sup>, הקישור והחיבור של ישראל עם הקדוש־ברוך־הוא, זוהי הכפרה על הפגיעה שבין אדם למקום שגרם הורג הנפש,

וכיון שאלו הם האבות והאמהות של כלל ישראל, לכן באמצעות ההתאחדות של האבות והאמהות של כלל ישראל ביחד, נגרמת אחדות אמיתית גם בין הבנים והבנות שיצאו מהם – וזוהי כפרה על החטא שבין אדם לחבירו. והחיבור חזק כל כך, עד אשר הוא מופיע בגלוי "בשמו<sup>17</sup> אשר יקראו לו בלשון הקודש" בשם העיר – חברון, בלשון חיבור<sup>72</sup>.

(משיחות שמח"ת וש"פ בראשית תשל"ז)

יונה\*\*\*. ואולי יש לפרש שמחברון עולים לירושלים ולמקדש\*\*\*\* – ראה רש"י ויצא (כה, יז). וראה בגמ' (ברכות ל, א) והפס"ר (רמב"ם הל' תפלה פ"ה ה"ג. טושו"ע או"ח רסצ"ד. שו"ע אדה"ו שם) שתפלה צ"ל כנגד ירושלים הומקדה ולהעיר ממהמשך באגרת אדמו"ד האמצע שם שלפני ישיבת דוד מלך ישראל בירושלים הי' צריך להקדים תחילה להיות בחברון ז' שנים מקודם (– ראה זח"א עט, ב. וש"נ. וראה "קונטרס בעניני כולל חב"ד" ס"א (אגרות ענין השתטחות (מאדמו"ד האמצעי?) קרוב לסופו (מאמרי ענין השתטחות (מאדמו"ד האמצעי?) קרוב לסופו (מאמרי אדהא"מ־קונטרסים ע' כו) כידוע שכל התפלות צריכות לעלות למעלה דרך פתח של ג"ע הארץ וע"כ התפלה שמתפללים אצל מערת המכפלה היא רצוי' ומקובלת ממש לפי שיש בקבלה בידינו ששם הי' פתחו של ג"ע ממש.

.00 עיין אגרות שם.

<sup>.</sup>ט. וראה שמר׳ר פ״ל, ט. וראה שמר׳ר פ״ל, ט

<sup>12)</sup> פסחים פו, ב.

<sup>64)</sup> ויצא כט, לד.

<sup>65)</sup> רמב"ם סוף הל' שמיטה ויובל.

<sup>66)</sup> להעיר מחידושי אגדות מהר״ל למכות י, א: דברי תורה קולטים\*.

<sup>67)</sup> קרח יז, ב.

<sup>68)</sup> ואולי זהו ב' הטעמים בחינוך שם מצוה תח.

<sup>69)</sup> ראה אגרות קודש אדמו"ר האמצעי מכתב לב (קה"ת, ברוקלין, תש"מ). וכ"ה בילקוט ראובני (פרשתנו כג, ט) ממגלה עמוקות\* אופן רמט\*\* ומספר כנפי

אורייתא או וחברון אורייתא ק"ם, אי וחברון אורייתא \*) ושייך אורברון אורייתא

וכ"ה שם אופן רנ (בסופר) ובמגלה עמוקות עה"ת פ' וישב (נח. סע"ג) ובפ' שמות (ז. ג) בפ" הפסוק וישלחהו מענוק חברון.
 יבן נסמון בילקוט ראובני לפנינו "אופן רומט", אבל כנראה אופן יהט, יה הלשון שהביא הוא במג"ע אופן רכב. ובמג"ע אופן רכב. ובמג"ע אופן רכב ובמג"ע אופן רכב ובמג"ע אופן רכש איתא הגמכלה נכנס התפלה למעלה. ואילו במג"ע אופן רכב רכן בילקוט ראובני שם הובא מזהר חדש לגבי הפתחים דג"ע שם (ועד"ז בילקוט ראובני שם הובא מזהר מוכפלה וו"ל במג"ע שם (ועד"ז בילקוט ראובני שם): ביקש משה להיכנס לא"י שהראה לו הקב"ה גן עדן שלמטה שיט שם ז' פתחים לא"י שהראה לו הקב"ה גן עדן שלמטה שיט שם ז' פתחים (כדאיתא בזוהר חדש פ' לך לך) הפתח הראשון שהנשמה הולכת בשעת יציאתה מן הגוף דרך מערת המכפלה ששם

<sup>71)</sup> תניא ח"ב פ"א.

<sup>.72</sup> וח"א קכב, ב (מהנ"ע). קכב, א. וח"ג קס, א

נקברו אבות ואמהות אדם וחוה .. וכן כל תפלות שלנו כשהם עולים למעלה עולים דרך מערת המכפלה.

<sup>(</sup>ולפנינו מפורש (ענין עליית הנשמות דרך ז' הפתחים) בז"ח פ' **נה** (מהנ"ע) כא, א: הפתח הראשון נכנסת הנשמה במערת המכפלה שרוא סמוכה לג"ע. ועד"ז בזח"א פ' **לך** (פא, רע"א. ועוד)]. וראה לקמן שוה"ג הד'.

<sup>\*\*\*)</sup> בכנפי יונה הנדפס לא מצא' לע"ע. אבל נמצא בספרו יונת אלם פט"ו,

<sup>\*\*\*\*)</sup> וכן מובן מז"ח שם (עני"ש כ, ד ואילך. וראה גם זח"א שם, ב) לגבי עליית הנשמה דרך ז' פתחים: שמגעת עד פתח השלישי .. מגעת עד ירושלים אשר שם כו' .. בית המקדש. אלא דשם מדובר בירושלים של מעלה. עני"ש. אבל ה"ה מכונת כנגד ירושלים של מטה (כבהתחלת הדברים בז"ח שם כ, ד) ונאמר ע"ז "שחוברה לה יחדיו" (תהילים קכב, ג. תנחומא ר"פ פקודי. ובכ"מ).

# הוספה

## בשורת הגאולה

#### .77

וזהו גם א' הטעמים להדפסת קונטרס עץ החיים בהוצאה מיוחדת וחלוקתו לכאו"א מאנשים נשים וטף בסיום וחותם יום ההולדת כ"ף מרחשון (התחלת ערב שבת זה) . . כדי להדגיש שכל הדברים האלה נמשכים בתקפם ובשלימותם (וביתר שאת) ע"י כ"ק מו"ח אדמו"ר נשיא דורנו, ה"מנהל־פועל" דישיבת תומכי תמימים, ובפרט לאחר מלאות ארבעים שנה להסתלקותו, ש"קאי איניש אדעתי' דרבי"י, ובמילא נשלמה כבר העבודה דדור השלישי (לאדנ"ע), דור הגאולה, "ביום השלישי יקימנו ונחי' לפניו"י.

עם ההוספה בלימוד והפצת תורת החסידות, ביחד עם ההוספה בלימוד נגלה דתורה, שכמה עניני נגלה דתורה נמצאו במאמר זה, והפצת התורה והיהדות, כולל ובמיוחד ע"י הקמת מוסדות חדשים, וביסוס וחיזוק והרחבת המוסדות הקיימים, בתי תורה, בתי תפלה (עבודה) ובתי גמילות־חסדים — ימהרו ויזרזו ויביאו תיכף את הגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח צדקנו, שאז יאמרו ליצחק דוקא "כי אתה אבינו" – "תולדות יצחק".

ובהדגשה יתירה מצד השייכות לכ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו

— ששמו השני (סיום וחותם שמו) יצחק, אשר, עוד בזמנו העיד
שנשלמו כל עניני העבודה, גם "צחצוח הכפתורים״+, ולכן ציוה
(ונתן כח) "עמדו הכן כולכם״5 לקבל פני משיח צדקנו, ועאכו״כ
בימינו אלה.

כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, דער איינציגער שליח שבדורנו, דער איינציגער משיח שבדורנו, אַז מ׳האָט שוין אַלץ פאַרענדיקט – איז פאַרשטאַנדיק אַז ס׳הויבט זיך אָן מקויים ווערן דער "שלח נא ביד תשלח״י, די שליחות פון כ״ק מו״ח אדמו״ר. און דערפון איז מובן, אַז די איינציקע זאַך וואָס איז איצטער געבליבן אין דער עבודת השליחות, איז: צו מקבל זיין פני משיח צדקנו בפועל ממש, בכדי ער זאָל קענען מקיים זיין שליחותו בפועל און אַרויסנעמען אַלע אידן פון גלות!

דערפון האָט מען די הוראה בפועל וואָס מ׳דאַרף . . . דערפון האָט מען די הוראה בפועל וואָס מ׳דאַרף אַרויסנעמען שטייענדיק איצטער באַ דער התחלה ופתיחה פון דעם "כינוס השלוחים העולמי״:

לכל לראש – דאַרף מען אַרױסקומען מיט אַ הכרזה והודעה צו אַלע שלוחים, אַז די עבודת השליחות איצטער און פון יעדער אידן באַשטײט אין דעם – אַז מ׳זאָל מקבל זיין פני משיח צדקנו.

דאָס הייסט: אַלע פרטים אין דער עבודת השליחות פון הפצת התורה והיהדות והפצת המעינות חוצה, דאַרפן זיין דורכגענומען מיט דער נקודה – ווי דאָס פירט צו קבלת משיח צדקנו.

ווי אונטערשטראָכן אין דעם נושא הכינוס – "כל ימי חייך להביא לימות המשיח״יי: אַלע עניני עבודה (בכל ימי חייך, ובכל יום עצמו – בכל פרטי ושעות היום) דאַרפן זיין דורכגענומען מיט עצמו – בכל פרטי ושעות היום) דאַרפן זיין דורכגענומען מיט "להביא לימות המשיח", ניט בלויז "לרבות" (ווי עס שטייט בכ״מ), אַז ער (דער שליח) שטייט און וואַרט ביז משיח וועט קומען און דעמולט וועט ער אין דעם איינטייל נעמען און דערפון הנאה האָבן וכו', נאָר – "להביא", ער טוט כל התלוי בו צו ברענגען "לימות המשיח" לשון רבים, ניט בלויז די התחלה פון איין טאג נאָר פון ימות

ו) ע״ז ה, רע״ב. (1

<sup>.9</sup> הושעו, ב. וראה מצו"ד עה"פ.

<sup>3)</sup> ישעי׳ סג, טז. שבת פט, ב.

<sup>.</sup>ט שיחת שמח״ת תרפ״ט.

<sup>5)</sup> אג״ק שלו ח״ד ריש ע׳ רעט.

<sup>9)</sup> שמות ד, יג.

<sup>10)</sup> ברכות פ״א מ״ה.

#### הוספה / בשורת הגאולה

ווי מ׳זעט דאָס אויך (כמדובר כמ״פ) אין דעם וואָס אין די מאורעות העולם ווערן מקויים כמה סימנים אויף דער גאולה, אָנהויבנדיק פון דעם סימן (אין ילקוט שמעוני³) אַז "הגיע זמן גאולתכם״ פון דעם וואָס "מלכיות מתגרות זו בזו״², בפרט אין די מדינות הערביים.

און מ׳זעט בפועל ווי עס איז געוואָרן און עס ווערט דער ... און מ׳זעט בפועל ווי עס איז געוואָרן און עס ווערט דער ... ״לחום מלחמת ה׳׳׳ וינצח בכמה וכמה ענינים – ודוקא מתוך מלחמה של שלום. און נצחון איז אויך מלשון נצחיות, פאַרבונדן מיט דעם גילוי פון "נצח״: נ׳ – גילוי שער הנו״ן, צ׳ – שנת הצדי״ק (ווי אידן האָבן אָנגערופן דעם יאָר), און ח׳ – דער גילוי פון משיח צדקנו, וואָס איז פאַרבונדן מיט מספר שמונה (שמונה נסיכי אדם׳).

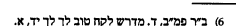
דערפון איז פאַרשטאַנדיק, אַז וויבאַלד די שלוחים האַלטן שוין פון לאַנג נאָך מילוי התחלת עבודת השליחות בהפצת התורה והיהדות והפצת המעינות חוצה, און פון לאַנג נאָך אמצע עבודת השליחות, ביז אַז מ׳האָט שוין מסיים געווען די שליחות (כהודעת נשיא דורנו הנ״ל), ואעפ״כ איז די גאולה האמיתית והשלימה נאָך ניט געקומען בפועל ממש — דאַרף מען זאָגן אַז ס׳איז נאָך געבליבן עפּעס צו טאן וואס וועט ברענגען די גאולה בפועל.

און דאָס איז: ע״פּ הידוע אַז "בכל דור ודור נולד א׳ מזרע מדרה און דאָס איז: ע״פּ הידוע משיח לישראל״י, "א׳ הראוי מצדקתו להיות גואל וכשיגיע הזמן יגלה אליו השי״ת וישלחו כוי״³, וע״פּ הודעת

### הוספה / בשורת הגאולה

ובפרט כשרואים המאורעות שבתקופה האחרונה בנוגע ל"תולדות ישמעאל" (שבסיום פרשתנו) – אשר, נוסף לכך שכללות הענין ד"מלכיות מתגרות זו בזו" הוא מסימני הגאולה, כמארז"ל" האם ראית מלכיות מתגרות זו בזו צפה לרגליו של משיח", ה"ז בהדגשה יתירה בנוגע ל"תולדות ישמעאל", כדאיתא בילקוט שמעוני" "שנה שמלך המשיח נגלה בו .. מלך פרס מתגרה במלך ערבי .. כל אומות העולם מתרעשים ומתבהלים" (כפי שרואים במוחש הבלבול דאוה"ע שלא יודעים מה לעשות, ומחפשים עצות שונות כו"), והקב"ה אומר לישראל "בני אל תתייראו כל מה שעשיתי לא עשיתי אלא בשבילכם .. הגיע זמן גאולתכם", וממשיך, ש"מלך המשיח .. עומד על גג בית המקדש" והוא משמיע להם לישראל לאחרונה.

(משיחות ש"פ חיי שרה, כ"ב מרחשון תנש"א)



<sup>7)</sup> ישעי׳ רמז תצט.

<sup>3)</sup> ישעי׳ רמז תצט.

<sup>4)</sup> מדרש לקח טוב לך לך יד, א. וראה גם ב״ר פמ״ב, ד.

<sup>5)</sup> רמב״ם הל׳ מלכים פי״א ה״ד.

<sup>6)</sup> סוכה נב, ב.

<sup>7)</sup> פי הברטנורא למגילת רות.

<sup>8)</sup> ראה שו״ת חת״ס חו״מ (ח״ו) בסופו (סצ״ח). וראה שד״ח פאת השדה מע׳ האל״ף כלל ע׳. ועוד.

<sup>8)</sup> להעיר מדיוק לשון המדרש "עומד על גג בית המקדש" – שגגין לא נתקדשו (פסחים פה, סע"ב. רמב"ם הל׳ ביהב"ח פ״ו ה״ז), דיש לומר, שבזה מרומז שההכרזה "ענוים הגיע זמן גאולתכם" באה מחוץ לארץ שלא נתקדשה בקדושת ארץ ישראל, בדוגמת החילוק שבין גג המקדש להתוך דהמקדש עצמו.

#### .7

ויהי רצון, שכיון שבימינו אלה נשלמו כל מעשינו ועבודתינו בכל פרטי הענינים דמאה שנה ועשרים שנה ושבע שנים, ובאופן דשני חיי שרה שכולן שוין לטובה, כדברי כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו שכבר צחצחו את הכפתוריםי, ועומדים מוכנים¹ לקבל פני משיח צדקנו, ובפרט שלאחרי זה עברו עוד עשיריות שנים שבהם צעקו בנ״י עד מתי (וואָס דאָס דאַרף דאָך אויך האָבן אַ שיעור), תבוא תיכף ומיד הגאולה האמיתית והשלימה ע״י משיח צדקנו.

(60 'ע' ממאמר ויהיו חיי שרה תנש"א — ספר המאמרים מלוקט ח"ה ע' (60)

### שיחת שמח״ת תרפ״ט.

#### מח.

דער חידוש אין דער עבודת השליחות וואָס איז צוגעקומען במיוחד בזמן האחרון: לקבל פני משיח צדקנו בגאולה האמיתית והשלימה .. אַ חידוש כללי ועיקרי וואָס איז ניט בלויז נאָך אַ פרט (אָדער אַ כלל) אין דער שליחות, נאָר אַן עיקר און אַן ענין כללי ביותר, ביז דעם ענין הכי כללי אין אידישקייט – הכנה לביאת משיח צדקנו – וואָס נעמט אַרום אַלע נקודות ופרטים פון דער עבודת השליחות.

ווי מ׳האָט שוין גערעדט מערערע מאָל (ובפרט אין די לעצטע חדשים און וואָכן): לויט דער הודעה פון חז״לי אַז ס׳איז שוין "כלו כל הקיצין", און די הודעה פון כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, אַז מ׳האָט שוין אויך תשובה געטאָן, ביז אַז מ׳האָט שוין פאַרענדיקט אַלע עניני עבודה (אפילו "צופּוצן די קנעפּ״י׳), און מ׳שטייט גרייט צו קבלת פני משיח צדקנו — איז איצטער די עבודה און שליחות: צו זיין גרייט בפועל צו מקבל זיין פני משיח צדקנו בפועל ממש!

דערפון איז מובן, אַז אין דעם באַשטייט די מטרה פון דעם היינטיקן כינוס השלוחים העולמי: צו זיך צוזאַמענרעדן און אַרויסקומען מיט החלטות טובות על מנת לקיימן בפועל, ווי צו אויספירן די שליחות מיוחדת פון דעם איצטיקן זמן: קבלת פני משיח צדקנו.

מ׳האָט גערעדט פריער, אַז כ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו... האָט מודיע געווען, אַז מ׳האָט שוין פאַרענדיקט אַלע עניני העבודה, און מ׳שטייט שוין גרייט, "עמדו הכן כולכם״, צו מקבל זיין פני משיח צדקנו.

<sup>.</sup> אגרות־קודש אדמר״ר מהוריי״צ ח״ד ריש ע׳ רעט.

ו) סנהדרין צז, ב.

<sup>.</sup>ט ראה שיחת שמח״ת תרפ״ט